


Журнал Московской Патриархии/01  2026

77ЛЕТОПИСЬ СВЯТОСТИ

В 2025 году исполнилось 225 лет со дня рождения выдающегося российского 
богослова и ученого святителя Иннокентия Херсонского. Обзор жизненного пути 
и учения святителя Иннокентия «Журналу Московской Патриархии» представил 
кандидат теологии, доцент кафедры систематического богословия и патрологии 
ПСТГУ Артем Владиславович Малышев.

Становление (1800–1830)
Родился святитель Иннокентий (в миру 

Иван Алексеевич Борисов, 1800–1857) 15 дека­
бря 1800 года в семье священника Успенской 
церкви города Ельца Алексия Борисова. Про­
учившись год в Воронежской семинарии, Иван 
Борисов по причине смерти отца был переве­
ден в Орловскую семинарию. Из среды своих 
товарищей юноша выделялся удивительными 
успехами в учебе. По окончании семинарии он, 
как один из лучших воспитанников, был на­
правлен на продолжение духовного образова­
ния в Киевскую духовную академию, только что 
обновленную по известному Уставу духовных 
училищ 1814 года (первому концептуальному 
Уставу в истории отечественного духовного об­
разования, на идеи которого повлиял святитель 
Филарет [Дроздов]).

Во время обучения в академии у Ивана Бо­
рисова раскрылся талант проповедника и, что 
не менее важно, навык занятий богословскими 
трудами. О последнем свидетельствуют, в част­
ности, его статьи, напечатанные в  1823  году 
в «Собрании опытов студентов Киевской ака­
демии первого выпуска».

Во время обучения в  Киеве на Ивана Бо­
рисова большое влияние оказал его препо­
даватель отец Иоанн Скворцов — известный 
популяризатор немецкой философии в первой 
трети XIX века, который способствовал погру­
жению будущего святителя в современные фи­
лософские и богословские дискуссии. Кантов­
ская философия религии и христология — две 

основные области интересов Ивана Борисова. 
Изложить нравственную (согласно Канту) 
и при этом православную христологию было 
интенцией святителя еще в  годы обучения 
в Киевской духовной академии: название его 
выпускной работы — «О нравственном харак­
тере Господа нашего Иисуса Христа». Интерес 
Ивана Борисова к современной мысли не был 
обусловлен исключительно влиянием прото­
иерея Иоанна Скворцова, но был внутренне 
присущ самому богослову. В  академической 
среде были достойные служители, например 
преподаватель словесности Соколов и  сме­
нивший его Крышинский, инспектор акаде­
мии Леотович, знаток еврейского языка Мак­
симович (переводил в 1822 году книгу Левит), 
историки проповеди Пушнов и  Ставров, но 
в целом уровень образования в академии в то 
время был недостаточно высок. Как говорится 
в дореволюционном Русском биографическом 
словаре Половцова, «молодой Иван Борисов са­
мостоятельно изучал новейшую германскую 
философию и читал о ней лекции своим това­
рищам, увлекавшие их, пожалуй, более, чем 
чтения профессоров, изучал новейшее запад­
ное богословие, о котором лекций в академии 
не читалось, особенно же усердно знакомился 
с произведениями великих церковных орато­
ров Запада»1. Одна из студенческих проповедей 
будущего Русского Златоуста не только приме­
чательна упоминанием Иммануила Канта, но и 
свидетельствует о диалоге молодого проповед­
ника с Кенигсберцем2. Изучение современной 

Святитель Иннокентий 
Херсонский — учитель 
о Христе



Журнал Московской Патриархии/01  2026

(немецкой) мысли было для святителя чем-то 
наподобие освоения нового языка. Он пока­
зывал своей увлеченностью, что русское бо­
гословие не может не учитывать религиозно-
философских и  богословских дискуссий, 
волнующих просвещенные страны, что должен 
быть свой, православный ответ на современ­
ные вопросы, — и ответ, разумеется, на совре­
менном философском языке. Одно из важных 
понятий этого языка — сознание. И святитель 
стал первым в русском богословии, кто попы­
тался его использовать в контексте догматиче­
ского учения Церкви.

В 1823 году по завершении образования 
в академии будущий святитель был назначен 
на должность инспектора и профессора Санкт-
Петербургской семинарии, хотя на начало 
двадцатых годов и его родная академия нуж­
далась в талантливых преподавателях. В столи­
це Иван Борисов принял монашеский постриг 
с именем Иннокентий. В день пострига он был 
рукоположен в иеродиакона, а через две неде­
ли в иеромонаха. В 1826 году отец Иннокентий 
был возведен в сан архимандрита. В Петербурге 
будущий святитель пробыл семь лет. В течение 
этого непродолжительного времени он быстро 
продвинулся по карьерной лестнице от инспек­
тора семинарии до члена правления академии 
и духовно-цензурного комитета. В столице ар­
химандрит Иннокентий «приобрел широкую 
известность и славу как красноречивый пропо­
ведник, выдающийся профессор-лектор и писа­
тель-богослов»3. Сейчас его по справедливости 
можно назвать одним из духовных покровите­
лей (святых) Санкт-Петербурга.

В 1828 году архимандрит Иннокентий по 
предложению архимандрита Иоанна (Добро­
зракова, † 1872), а  также влиятельных тогда 
докторов богословия протоиереев Герасима 
Павского († 1863) и Иоакима Кочетова († 1854) 

получил степень доктора богословия за свои 
богословские уроки и напечатанные в «Христи­
анском чтении» сочинения: 1) «Жизнь святого 
священномученика Киприана, епископа Карфа­
генского»; 2) «Жизнь святого апостола Павла» 
и 3) «Последние дни земной жизни Иисуса Хри­
ста». Вклад архимандрита Иннокентия в ака­
демический журнал «Христианское чтение» не 
был ограничен только упомянутыми работами, 
хотя именно они, а точнее «Последние дни зем­
ной жизни Иисуса Христа», сделали его всемир­
но известным.

Ректорство (1830–1839)
В 1830 году архимандрит Иннокентий стал 

ректором воспитавшей его академии. 
Архимандрит Иннокентий стремился сде­

лать из Киевской духовной академии центр 
богословской учености с акцентом на изучении 
церковной истории.

Будущий святитель не только трудился сам 
на ниве богословия, но и воодушевлял к науч­
ным трудам профессоров академии. Например, 
по его предложению была переведена исто­
рическая часть тогдашней новинки  — фило­
софского лексикона современного немецкого 
философа Вильгельма Круга. В  переводе уча­
ствовал Василий Иванович Карпов, в будущем 
известный философ. Побуждал он к научным 
трудам и студентов, желая привлечь их «к со­
действию "успехам духовного просвещения"»4. 
По его инициативе было возобновлено печа­
тание студенческих работ. Совместно с извест­
ным историком митрополитом Евгением (Бол­
ховитиновым, † 1837) он учредил премию за 
лучшие студенческие сочинения, а в 1832 году 
было решено «завести класс чтения в библио­
теке… чтобы в продолжение каждого учебного 
курса, кроме классических занятий, переведена 
была студентами по каждому классу какая-либо 

Артем Владиславович Малышев, выпускник богословского факультета ПСТГУ, кан-
дидат теологии. В 2014 г. был пострижен в чтецы. Доцент кафедры систематического 
богословия и патрологии и заместитель председателя учебно-методического совета 
ПСТГУ. Автор 25 научных статей по истории русского богословия, а также монографии 
«Русская кенотическая христология конца XIX — начала XX века» (2025). Руководитель 
научно-теологического проекта, поддержанного РНФ, «Кенотическое богословие свя-
щенника Сергия Николаевича Булгакова в контексте раскрытия идеи кеносиса в рус-
ской мысли Нового времени». 



Журнал Московской Патриархии/01  2026

79ЛЕТОПИСЬ СВЯТОСТИ

книга из сочинений лучших иностранных пи­
сателей»5.

Деятельность святителя Иннокентия по 
включению студентов в  современную бого­
словскую и философскую мысль живо изобра­
жена в «Путях русского богословия» протоиерея 
Георгия Флоровского († 1979), который опи­
рался в свою очередь на описание Дмитрием 
Ростиславовым учебного процесса в столичной 
академии: «"…сколько было студентов, кото­
рые, не зная немецкого языка, выучивались 
ему в год, полгода и даже меньший срок, с тем 
только, чтобы поскорее читать книги немец­
кие. Разве мало было тружеников, которые, 
так сказать, корпели над сочинениями Канта, 
Шеллинга, Гербарта, Шада, Круга, Вегшейде­
ра, Брейтшнейдера, Розенмюллера, Де Ветте, 
Маргеннеке и  проч. и  проч.". И  подобное же 
философское возбуждение переживало в  те 
годы студенчество в Киевской академии, куда 
из Петербурга был переведен [архимандрит] 
Иннокентий ректором»6.

Архипастырское служение  
(1841–1857)

В 1836 году архимандрит Иннокентий был 
рукоположен во епископа и  стал викарием 
Киевского митрополита. В следующем году он 
по собственному прошению был уволен с про­
фессорской должности, а  еще через два года 
с ректорской. Восьмого марта 1841 года влады­
ка Иннокентий был назначен на Вологодскую 
кафедру. Уже 29 декабря того же года он полу­
чил признательность от Святейшего Синода за 
особую попечительность о благе Вологодской 
паствы, а 31 декабря 1841 года преосвященный 
Иннокентий получил новую кафедру — Харь­
ков. В 1845 году он был возведен в сан архи­
епископа. Управлял владыка Иннокентий Харь­
ковской и Ахтырской епархией до 1848 года. 
Он «с великою ревностью отдавался проповед­
ничеству и  продолжал научные богословско-
исторические исследования, начало которым 
он положил прежде»7. Святитель продолжал 
составлять свой незаконченный труд «Догма­
тический сборник», а также занимался исследо­
ванием истории православия в Польше и исто­
рии русского раскола. Вышли в свет его статьи 
и книги: «О праздниках Господских и Богоро­
дичных», «О богослужебных книгах», «О грехе 

и его последствиях». В харьковский период его 
служения были составлены и напечатаны его 
акафисты и каноны: Страстям Господним, По­
крову Пресвятой Богородицы, Живоносному 
Гробу.

Особое место в биографии святителя Ин­
нокентия занимает период его управления 
Херсонской и  Таврической епархией, на ко­
торую он был переведен в феврале 1848 года. 
Примечательна его забота о восстановлении 
древних христианских памятников в  Кры­
му. Целью трудов владыки Иннокентия по 
возрождению святынь было образование на 
Крымском полуострове «русского Афона», 
проект создания которого он прописал в «За­
писке о восстановлении древних святых мест 
по горам Крымским». Он не только сам соби­
рал исторические сведения о древних мона­
стырях, церквях, святых подвижниках, связан­
ных с Крымом, но и пытался привлечь к этому 
процессу образованное российское общество. 
Его заботы по налаживанию дел в Крымской 
епархии многократно увеличились с  нача­
лом Крымской войны. Как отмечает один из 
биографов святителя, «нравственное участие 
преосвященного Иннокентия в  Крымской 
войне России со всею почти Европою извест­
но всякому образованному русскому челове­
ку»8. Скончался святитель в Одессе в праздник 
Пятидесятницы 26 мая 1857 года.

Архиепископ 
Херсонский 
и Таврический 
Иннокентий 
(Борисов). 
Литография  
А. Дейнерта



Журнал Московской Патриархии/01  2026

80 ЛЕТОПИСЬ СВЯТОСТИ

Христология
Значительный вклад в русское богословие 

святитель Иннокентий внес в  сфере учения 
о Христе. С его трудов начинается современная 
отечественная христология, а также связанные 
с ней антропология и экклесиология.

Христология святителя содержится преиму­
щественно в его академических лекциях, опу­
бликованных после смерти. При этом в гоми­
летическом наследии святителя можно найти 
идеи и мысли, аналогичные тем, что изложены 
в лекциях. Например, в проповеди на отдание 
праздника Пасхи из популярного сборника 
слов и поучений «Светлая седмица» святитель, 
объясняя смысл сорокадневного пребывания 
Спасителя на земле после Воскресения, задает 
вопрос: «…не составляло ли четыредесятиднев­

ное пребывание Его по Воскресении на земле 
и для Него, то есть для Его человечества, неко­
его приуготовления ко вмещению полноты бо­
жественной славы? Правда, что Божество в Нем 
соединено ипостасно с человечеством, но оно 
соединено и действует без нарушения законов 
человечества; посему и обнаруживало себя на 
земле постепенно и  иногда и  вовсе закрыва­
лось: так, говорится о Нем, что Он возрастал 
премудростию и благодатию у Бога и человеков 
(Лк. 2, 52); так, Он Сам говорил во время зем­
ной жизни Своей, что о дни и часе последнем 
никтоже весть, ни ангели, ни Сын, токмо Отец 
(Мк. 13, 32). Посему нет ничего несообразного 
с достоинством Богочеловека, если Он, по чело­
вечеству Своему, в продолжение четыредесяти 
дней по Воскресении постепенно приближался 

Эстамп. 
Преосвященный 
Иннокентий, 
архиепископ 
Херсонский 
и Таврический; 
спальня 
преосвященного 
Иннокентия; 
гостиная 
преосвященного 
Иннокентия, 
в которой он 
скончался 
25 мая 1857 г.  
Санкт-Петербург. 
В. Тимм. 1857 г.



81ЛЕТОПИСЬ СВЯТОСТИ

к той высоте Божественной славы, на которую 
должен Он был взойти по вознесении Своем на 
небо»9. Здесь мы видим главные оригинальные 
идеи христологии святителя — мысль о «дина­
мичности» Божества во Христе при Его совер­
шенном единстве с  человечеством, а  также 
мысль о развитии Его человечества. 

Христологию святителя Иннокентия по его 
лекциям и сочинениям можно разделить на два 
периода: раннюю киевскую и санкт-петербург­
скую — первый период и позднюю киевскую — 
второй период. 

Христологию первого периода возможно 
реконструировать на основании сочинения 
«Последние дни земной жизни Господа нашего 
Иисуса Христа» (основой которого стала упо­
мянутая выше выпускная работа «О нравствен­
ном характере Господа нашего Иисуса Христа») 
и дополняющих это сочинение лекций «Чтение 
евангельских сказаний об обстоятельствах зем­
ной жизни Иисуса Христа до вступления Его 
в открытое служение спасению рода человече­
ского». Христологическая концепция святителя 
первого периода характеризуется прежде все­
го своей апологетической направленностью, 
стремлением дать ответ на критику традици­
онной христологии немецким рационализмом. 
Суть этой критики (содержащейся прежде всего 
в сочинении Канта «Религия в границах одно­
го только разума») была в том, что невозмож­
но соединить образ Христа как образца для 
подражания с  догматом об обоженности Его 
человеческой воли, не способной совершать 
нравственный выбор.

Святитель Иннокентий попытался соеди­
нить тезис, что Христос был способен нрав­
ственно совершенствоваться, следовательно, 
обладал способностью выбора между добром 
и злом, с традиционной христологией, кото­
рая резюмировалась для святителя в учении 
об ипостасном соединении Божественной 
и человеческой природы. Эту теорию можно 
охарактеризовать как кенотическую, то есть 
как своеобразное понимание кеносиса Иисуса 
Христа из Флп. 2, 7. Согласно ей, «Божество 
соединилось в  Нем с  человечеством однаж­
ды навсегда, на целую вечность; но участие 

Святитель 
Иннокентий 
Херсонский. Фреска 
А. Н. Солдатова 
(иконописная 
школа). 
Святые врата 
Святогорской 
лавры. Украина. 
2006 г.

В энциклопедическом словаре Брокгауза и Эфрона (Т. XIII. 
СПб., 1894. С. 218–219) упоминается, что святитель Ин-
нокентий «ввел новый метод изложения богословия — 
исторический и историко-сравнительный... преподавал, 
в самостоятельной обработке, все главные отрасли бо-
гословия. Обладая блестящим даром изложения, оживил 
интерес к ученым занятиям среди учащихся. В Киеве до-
бился отмены преподавания богословия на латинском 
языке, державшего русское богословие в рабской зави-
симости от богословия католического. Он образовал це-
лое поколение русских богословов и ученых и принимал 
деятельное участие в переустройстве духовно-учебных 
заведений, в составлении новых программ академиче-
ских и семинарских курсов». Святитель Иннокентий был 

руководителем группы профессоров Киевской духовной 
академии, занимавшейся составлением «Догматического 
сборника», в котором дана характеристика православ-
ного вероучения со времени возникновения Церкви. 
Основал в Киеве журнал «Воскресное чтение» (1837). Он 
восстановил Тотемский, Ахтырский, Святогорский и Ге-
оргиевский Балаклавский монастыри, открыл в  Крыму 
несколько монашеских скитов, учредил в  Одессе два 
новых торжественных крестных хода, руководил строи-
тельством и реконструкцией храмов. Во время Крымской 
войны 1853–1856 гг. в Севастополе и Одессе совершал 
богослужения в походных храмах, воодушевлял солдат 
проповедями, за что был награжден алмазным крестом 
для ношения на клобуке. 



Журнал Московской Патриархии/01  2026

82 ЛЕТОПИСЬ СВЯТОСТИ

Божества обнаруживалось в  Нем не вдруг, 
а  постепенно»10. Постепенное обнаружение 
или проявление Божества в человечестве Хри­
ста при ипостасном соединении природ сохра­
нило в Нем способность выбора между добром 
и злом (по человечеству), так что Христос мог 
согрешить во время Своей земной жизни (при 
этом Он не согрешил), что есть условие (по 
Канту) для нравственного поступка. Свою те­
орию святитель Иннокентий подкрепляет ав­
торской интерпретацией христологического 
гимна апостола Павла, дополняя его наречием 
«не вдруг». По святителю, Христос «не вдруг 
непщева быти равен Богу»11, что значит, что 
Божество не сразу же по соединению с  че­
ловечеством раскрылось во Христе. Сперва 
Божество во Христе «покоилось, молчало»12. 
Другими словами, обожествление, или обоже­
ние, человечества Христа хотя и было всегда 
во время Его земной жизни, но актуализиро­
валось постепенно13.

Постепенное проявление Божества в чело­
веческой природе Христа, противоположное 
мгновенному выражению Божества в ней, по­
нимается святителем как кеносис Христа по 

Его человеческой природе, уничижение, так 
как Христос не вдруг стал равен Богу (Флп. 2, 6). 
Причем крайнее (внутреннее) обнаружение ке­
носиса, или крайняя точка состояния уничиже­
ния, усматривается святителем в Гефсиманском 
молении. Своим толкованием Гефсиманского 
моления святитель Иннокентий также дал от­
вет Канту, показывая, что и  в традиционном 
вероучении есть место для идеи, что Христос 
способен бороться с тягчайшими искушениями 
только Своими человеческими силами и явить 
образец для подражания.

Данная теория святителя Иннокентия ге­
нетически связана со школьной христологи­
ей  — с преподававшимся тогда в  духовных 
школах, то есть в  «официальной» системе 
православного богословия, учением о Христе. 
Тогда оно излагалось в двухтомном «компенди­
уме» преосвященного Иринея (Фальковского) 
«Christianae, orthodoxae, dogmatico-polemicae 
theologiae, olim a clarissimo viro Theophane 
Prokopowicz eiusque continvatoribus adornatae, 
ac in tribus voluminibus primum anno 1782 editae 
compendium» («Компендиум христианско­
го православного догматико-полемического 

Фрагмент 
Сочинений 
Иннокентия, 
архиепископа 
Херсонского 
и Таврического. 
Т. 6. Санкт-
Петербург, издание 
М. Л. Тузова, 1908 г.



Журнал Московской Патриархии/01  2026

83ЛЕТОПИСЬ СВЯТОСТИ

богословия, составленный знаменитым Фе­
офаном Прокоповичем и  его последователя­
ми и  впервые опубликованный в  трех томах 
в 1782 году»). Своей теорией святитель Инно­
кентий развивает и дополняет присутствующие 
в этой — связанной с именем отца российского 
школьного богословия архиепископа Феофана 
(Прокоповича, † 1736)  — христологии идеи, 
раскрывает ее апологетический потенциал.

Христологическую теорию святителя Ин­
нокентия второго киевского периода можно 
назвать теорией единства лица Христа. Ре­
конструируется она по его лекциям из курса 
догматического богословия. Условно вторая 
христологическая концепция святителя ха­
рактеризуется антропологической, а  также 
экклесиологической перспективами. Такая 
устремленность христологии связана с  зани­
мавшими святителя в киевский период новыми 
вопросами.

Святитель Иннокентий не отходит от харак­
терного для его ранних взглядов внимания к то­
му, чтобы подчеркнуть нравственную свободу 
Христа по человечеству. Однако, в отличие от 
ранних лекций и своего христологического со­

чинения, в поздний киевский период святитель 
Иннокентий уделяет особое внимание теме ли-
ца14. Лицо, согласно ему, есть субъект, обладаю­
щий единством сознания15. Это представление 
близко к описанию свойств Божественных Лиц 
в лекциях митрополита Григория (Постникова, 
† 1860), на которые опирался святитель. Рас­
крывая учение о Троице, святитель Иннокентий 
мог сказать, что «Церковь, согласно с Писани­
ем, учит, что в Боге есть троичность; что раз­
личие трех простирается до личности, то есть 
каждое Лице имеет умственно-нравственную 
самостоятельность так, как у нас различаются 
мыслящие существа. В Писании только нет сло­
ва Лицо, но то, что мы разумеем под сим назва­
нием, есть…»16.

В первый период своей богословской дея­
тельности святитель Иннокентий рассматри­
вал сознание как свойство человечества Хри­
ста. Не отказался он от приписывания сознания 
человечеству Христа (имплицитно и Божеству 
Христа) и позже. При этом, будучи профессо­
ром Киевской академии, он связывал понятия 
сознания и  лица. Если во Христе два созна­
ния — Сына Божия и человека, то и два лица. 
Проблему двухсубъектности святитель решал 
предположением, что человеческое сознание 
полностью проникнуто во Христе Божествен­
ным сознанием, а следовательно, и человече­
ское лицо, если о  таковом можно говорить, 
«растворяется» в  Божественном, чем обеспе­
чивается единство лица-сознания во Христе. 
Святитель Иннокентий говорил, что «челове­
ческая натура не может быть без сознания, но 
знает себя не отдельно, а так, что сознание ее 
проникнуто сознанием Божественным и пото­
му составляет с ним одно и то же»17. Во Христе 
как едином Лице — единое сознание.

Другими словами, в первый период святи­
тель Иннокентий пытался раскрыть полноту 
и свободу развития человеческой природы Спа­
сителя, обладающей своим формирующимся со­
знанием; во второй период, возможно осознав 
крайности своего подхода, он уже объяснял 
тайну единства Лица Спасителя. Человеческое 
«как бы» лицо растворяется в  Божественном 
«как бы» лице до потери самого себя, по по­
добию чего и  человеческие личности имеют 
целью раствориться в Божественной личности 
Иисуса Христа.



Журнал Московской Патриархии/01  2026

84 ЛЕТОПИСЬ СВЯТОСТИ

1 	 Русский биографический словарь: в 25 т. / А. А. Половцов. Т. 8. М., 1896–
1918. С. 110.

2	 См.: Круглов А. Н. Философия Канта в России в конце XVIII — первой полови-
не XIX века. М., 2009. С. 463.

3 	 Титов Ф., свящ. Преосвященный Иннокентий Борисов, архиепископ Херсон-
ский и Таврический, как ректор Киевской духовной академии (15 декабря 
1800 г. — 15 декабря 1900 г.) // Труды Киевской духовной академии. 1900. 
№ 3. С. 495.

4 	 там же. С. 502.
5	  Цит. по: Там же. С. 501–502.
6	 Флоровский Г., свящ. Пути русского богословия. М.: Институт русской циви-

лизации, 2009. С. 306.
7	 Титов Ф., свящ. Преосвященный Иннокентий Борисов… С. 497.
8 	 Там же С. 498.
9 	  Иннокентий, архиепископ Херсонский и Таврический, свт. Слово на отдание 

Пасхи // Сочинения: в 6 т. Т. 4. СПб., 1908. С. 605–606.
10 	 Иннокентий, архиепископ Херсонский и Таврический, свт. Чтение евангель-

ских сказаний о обстоятельствах земной жизни Иисуса Христа, до вступле-
ния Его в открытое служение спасению рода человеческого // Сочинения:  
в 6 т. Т. 6. СПб., 1908. С. 492.

11 	 Там же. 
12	 Там же. С. 498.
13	 Святитель Иннокентий не использовал ни термин «обожествление», ни тер-

мин «обожение», раскрывая свою христологическую концепцию, однако его 
почитатель протоиерей Тимофей Буткевич в своей диссертации, содержа-
щей аллюзии на сочинение «Последние дни земной жизни Господа нашего 
Иисуса Христа», использует причастие от глагола «обожествлять»: «В Иисусе 

постоянно просвечивались отблески также и Его Божеского естества, обо-
жествлявшие, так сказать, самую Его человеческую природу» (Буткевич Т., 
свящ. Жизнь Господа нашего Иисуса Христа: Опыт историко-критического 
изложения евангельской истории с опровержением возражений, указывае-
мых отрицательной критикой новейшего времени. СПб., 1887. С. 318).

14	 В лекциях по догматике он следует школьной системе, выделяющей два 
периода жизни, или состояния, Христа: состояние уничижения и состояние 
прославления (status exinanitionis и status exaltationis). Состояние уничиже-
ния есть состояние воплотившегося Сына Божия от Его рождения до соше-
ствия во ад, которое явилось и началом состояния прославления.

15	 В первый период формирования христологии святитель Иннокентий ис-
пользовал понятие «сознание» для описания процесса осознания Христом 
(человечеством Христа) своего Божественного назначения, то есть, по сути, 
Божества.

16	 Иннокентий, архиепископ Херсонский и Таврический, свт. О Боге вообще, 
как учредителе царства нравственного или небесного // Сочинения: в 6 т.  
Т. 6. СПб., 1908. С. 712.

17	  Иннокентий, архиепископ Херсонский и Таврический, свт. Иисус Христос — 
Искупитель человеческого рода // Сочинения: в 6 т. Т. 6. СПб., 1908.  
С. 812–813.

18	 Хондзинский П., прот. Богословские портреты: Очерки святоотеческого 
богословия Синодальной эпохи. М., 2021. С. 149.

19	 Иннокентий, архиепископ Херсонский и Таврический, свт. Иисус Христос — 
Искупитель… С. 851.

20	 Там же. С. 855.

Действительно, христологическая пробле­
матика в  наследии святителя органично свя­
зана с антропологической. Если Христос — об­
разец и пример для подражания всем верным, 
а  именно об этом говорит святитель во всем 
своем наследии, то учит Он нас безусловному 
самоотвержению для Бога. «В совершенном же 
самоотвержении, — как пишет протоиерей Па­
вел Хондзинский, — нет уже никаких степеней 
или градаций, нет никакой "собственности"… 
<…> …В состоянии "полного самоотвержения" 
наше сознание будет настолько проникнуто 
Божественным, что вполне утратит ощущение 
собственного я, и человек, который сегодня го­
ворит: я делаю, — тогда будет говорить: делает 
Бог»18.

Представление о человеке и его пути к Богу 
переходит в вопрос о Церкви. С одной стороны, 
из рассуждений святителя Иннокентия следует, 
что Сам Христос как бы является Церковью для 
любящих Его, отказывающихся от самих себя. 
То есть Христос является личностью Церкви. 
«Нравственные существа имеют личность 
двойную — частную или же индивидуальную 
и общую»19, — пишет святитель. С другой сторо­
ны, святитель Иннокентий в тех же лекциях по 
христологии в разделе, посвященном царско­
му служению Христа, рассматривает Спасителя 
как царя, а Церковь как Его царство, задавая 
вопросы: «Какое же Его Царство? Кто Его под­
данные? Какая цель? Какие средства? Какие 

отличия и награды в этом Царстве Небесного 
Царя?»20 Святитель показывает характерные 
свойства Церкви, сравнивая ее с  царствами, 
однако выявляя через это не столько сходства 
Церкви с  царствами, которые формальны, 
сколько существенные отличия друг от друга 
царства Божия (небесного, нравственного) 
и царства человеческого (земного). Этим среди 
прочего он подготавливает дорогу к ставшему 
популярным к концу XIX века в русской тради­
ции представлению о важности свободы Церк­
ви от государства.

***
Какой вывод можно сделать из обзора жизни 

и учения святителя Иннокентия? Святитель был 
одним из самых ярких архипастырей-богословов 
XIX века — настолько ярким, что некоторые его 
идеи кажутся в своем новаторстве выходящими 
за рамки традиционного богословия. Он первый 
среди русских святителей и академических бого­
словов сформулировал учение Церкви на совре­
менном философском языке, и именно для этого 
он увлеченно занимался чтением богословов. 
Однозначно можно сказать, что в сонме русских 
молитвенников, если нужно было бы определить 
особенность дара святителя Иннокентия, то он 
оказывал бы покровительство занятиям науч­
ным богословием или, шире, честной перед Бо­
гом и совестью науке.

Святителю отче Иннокентие, моли Бога 
о нас!


